LES LIVRES

LA BIBLE

_ extrait de
I'introduction

Une Bible, qu’est-ce que c’est? Un ensemble composé de plusieurs livres
gu’une longue histoire religieuse et littéraire a fini par transmettre sous la
forme d'un seul livre a plusieurs voix. L'unité de ce que nous appelons la
Bible est indissociable de la double culture, juive et chrétienne, qui I'a fait
naitre, a la fois par filiation et par séparation.

Le christianisme et ses écrits sortent de la matrice juive : s'il existe des Ecritures
saintes, elles appartiennent d’abord a la mémoire écrite et orale d'Israél, et elles ne
sont pas encore fixées dans un canon rigoureux a la naissance des écrits chrétiens.
Les premiéres paroles chrétiennes témoignent toutes de Jésus de Nazareth. Elles
s'amplifient et se diffusent durant les trois premiers siecles de notre ere jusqu'a se
faire & leur tour textes et autorité. L'existence d'une écriture explicitement chrétienne
crée une nouvelle autorité scripturaire, et conduit le judaisme comme le christianisme
primitif a fixer chacun leurs écrits. Cette histoire donne naissance a ce que nous
appelons la Bible, dans notre culture, c’est-a-dire a deux «testaments», deux
«alliances», ou une alliance a deux voix.

Le canon biblique ne fut établi comme tel qu'entre le li¢ et le Ve siécle de notre
ere, dans la jeune chrétienté romaine. A cette époque, le mot «bible » nexistait
pas encore. Le mot grec biblion (au pluriel, ta biblia : «les livres »), désigne depuis
plusieurs siecles dans la culture hellénistique 'ensemble des livres saints du peuple
juif, qui deviendront pour les chrétiens I'’Ancien Testament. On I'employa vers la
fin du lle siécle de notre ere, période de canonisation chrétienne des textes sacres,
pour désigner les livres du tout nouveau Testament. Mais ce n’est qu'a partir du
Moyen Age que le mot «bible » en latin (biblia), désigna le livre des chrétiens, les
Ecritures saintes.

L'unité de cet ensemble gu'on appelle une Bible se fit par le rejet de nombreux textes
mais jamais au prix de la confusion. Car si cette collection de livres forme dans notre
culture un tout, un livre unique, elle a toujours gardé en méme temps les traces de
son pluriel : répétitions et parfois contradictions d'un livre a 'autre — mais également
a l'intérieur d'un méme livre — diversité des sources et des témoignages. La Bible
ne cache pas cette diversité. Mieux. Elle semble tirer son unité de ce paradoxe et
des nombreuses traditions de lecture. L'histoire longue et complexe de sa formation
montre que chaque grande époque s'est livrée a un travail d'assemblage de sources
et de documents divers qu'une rédaction finale aura souvent recomposés en créant
toujours une authentique polyphonie des écritures.

Cette somme de livres a traversé différentes civilisations et rassemble des genres
littéraires trés variés, jusqu'a lintérieur d’'un méme livre : récits, écrits juridiques,
généalogies, chroniques historiques, archives royales, oracles, hymnes ou priéres,
poémes, contes, proverbes, lettres... Il y a du roman dans la Bible, du théatre, des
énigmes, des élégies, des chants d'amour ou de détresse. Aujourd’hui, la diversité
des sources, I'hétérogénéité des documents d'un méme texte sont souvent percues
comme un montage littéraire intentionnel.




Des livres
au Livre, mille

ans d’histoire

Un texte pluriel
et un a la fois,

a transmettre,
a traduire

La composition de la Bible s’étend sur prés de mille ans, depuis le VIl siécle avant
notre ére environ jusqu'a la fin du Ii¢ siécle de notre ére. Son histoire est inséparable
de celle, souvent tragique, de I'ancien Israél, divisé, soumis, déporté. Les traditions
orales des Hébreux dans I'Orient ancien sont a l'origine des motifs primitifs de cette
collection de livres.

On ne peut pourtant pas parler de «textes originaux» de la Bible. Il n’existe pas de
manuscrit complet datant de la période d'écriture des textes. Le processus méme
d’écriture a la naissance de la Bible est une succession de différents documents,
de différentes versions souvent condensées. Le noyau dur est constitué de cing
volumes distincts rassemblés sous I'appellation de Tora, mot hébreu qui désigne
'ensemble des prescriptions régissant la vie de la communauté mais tout autant
son histoire, son autorité. Autour de ce noyau qui s'est probablement élaboré et
transmis comme tel au moment de l'exil des Juifs & Babylone (587 av. J. C.), d’autres
ensembles furent rassemblés jusqu’au li¢ siécle avant notre ere, et désignés comme
Saintes Ecritures : les Prophétes (Neviim, en hébreu), et les Ecrits (Ketouvim), qui
accentueront la diversité biblique et témoigneront de I'empreinte des civilisations
gue le peuple de la Bible connut et traversa.

Tous ces livres ne furent pas composes et conservés dans l'ignorance des autres.
Au contraire. La Bible s’est aussi écrite par arborescence, citations, reprises,
diversions et emprunts, selon une multiplicité de relectures a 'origine de son
écriture, elle-méme accompagnée d'une intense production littéraire et religieuse
dont témoignent les nombreux manuscrits découverts dans les grottes de
Qoumrén (1947).

La Bible fut écrite en plusieurs langues (hébreu, araméen et grec) et, a l'intérieur
d’'une méme langue, a plusieurs étapes du développement morphologique et littéraire
de cette langue. Les nombreux auteurs de la Bible sont pour la plupart anonymes.
lls appartiennent au monde de I'Orient ancien, et leurs écrits portent les traces
d'autres productions écrites ou orales issues de Mésopotamie, de Canaan, d’Egypte,
voire de la culture hittite... Les civilisations plus tardives issues des conquétes
d’Alexandre marqueront a leur tour en profondeur la littérature biblique. Certains
livres, rédigés directement en grec, s'inspirent des formes et des écrits de limmense
culture hellénistique.

L'histoire de I'écriture de la Bible est indissociable de I'histoire de ses traductions.
Ce que nous appelons la Bible est le fruit de plusieurs traductions, de multiples
transferts d’'une langue a une autre. Depuis la traduction latine par saint Jérdme
(347-420), une Bible, c’'est d'abord une «vulgate », abréviation du latin versio vulgata,
«version répandue » qui devait faire autorité. Chaque fois, traduire ce fut fonder une
autorité. Chaque traduction de la Bible a ainsi, dans I'histoire occidentale, contribué
a homogénéiser la matiére biblique, & harmoniser les textes et le vocabulaire.
Aujourd’hui, des termes tels que péché, loi, grace... sont autant de mots sources
du vocabulaire bibliqgue, méme s'il ne s'agit au départ que de mots issus du long
travail des traductions homogénéisantes. Le saut de tora & nomos puis a lex, par
exemple, induit de considérables transferts de sens.

Un événement majeur dans l'histoire de la formation de la Bible sera la traduction
en grec des textes saints qui composaient I'histoire d'Israél, a partir du llle siecle
avant notre éere, par la communauté juive qui vivait alors a Alexandrie. Le monde de
I'Antiquité hellénistique adopta cette traduction grecque des Ecritures saintes des
Juifs, appelée la Septante (selon la Iégende, les traducteurs auraient été au nombre




Rendre aux
textes leur
nouveauteé

de soixante-dix). Ces écritures juives passées dans la langue grecque et la culture
hellénistique furent la référence des premiers chrétiens. A partir de cet événement,
non seulement la traduction est au cceur du processus de composition de I'unité
des livres, mais toute son histoire est régulierement marguée par le souci d'un retour
au texte littéral, hébreu et grec. C'est ainsi que Jérdbme présente sa traduction latine
en 'opposant a la Vetus latina (premieres traductions latines de la Bible) ou que les
réformés, a la suite de la critique par Erasme des traductions scolastiques, proposent
au XVIe siecle les premieres versions francaises de la Bible a partir des langues
sources, souvent aussi littérales que possible, a 'exemple d'Olivétan (1535).

Une Bible était toujours traduite pour créer une vulgate des textes sacrés dans une
culture et une langue données. Il en sera de méme, finalement, pour certaines
grandes traductions fondatrices qui contribuérent a la formation des langues littéraires
européennes, et qui restent aujourd’hui encore la version la plus répandue de la Bible
dans ces langues. Comme la traduction en langue allemande par Luther, qui parait
en 1534, et celle en langue anglaise dite «King James », éditée en 1611. Ces
traductions ont chacune modelé la littérature et I'expression de l'identité nationale
d'un peuple. Ce ne fut jamais vraiment le cas en langue frangaise, malgré les
traductions de la Réforme ou celle de Port-Royal.

|| faut attendre la seconde moitié du XXe siécle pour disposer de nouvelles
traductions en langue francaise. Le renouvellement de la traduction biblique ne
viendra pas de la littérature mais des études historico-critiques qui dominent
I'exégése. Des découvertes archéologiques sans précédent ont permis de
reconsidérer I'étude de I'hébreu biblique et des textes. La Bible fait alors I'objet
d’'un immense travail historique et scientifique pour tenter de dater les différentes
compositions des textes, pour identifier les significations du vocabulaire, le contexte
historique ou les sources disparates intégrées dans I'écriture. Enfin, la liturgie
catholique abandonne le latin au concile Vatican Il (1962-1965). La Bible n’est plus
le livre d’'une seule culture. Elle apparait comme un livre pluriel, une ceuvre unique
mais ouverte et polyphonique.

Depuis, de grandes traductions ont vu le jour, mais aucune n'avait encore associé
aussi étroitement a I'écriture des textes, des l'origine du travail et sur 'ensemble de
la Bible, des auteurs contemporains. Trop souvent les traductions de la Bible en
frangais sont issues d'une pensée de la langue, des langues, ou d’'une pensée de
I'histoire et de I'archéologie des textes, rarement, voire jamais, d'une pensée de la
littérature. Situation paradoxale puisque les recherches hibliques s'orientent depuis
plusieurs années déja vers la dimension proprement littéraire des textes et que la
révolution des formes littéraires, poétiques, du XX¢ siécle a changé non seulement
nos facons d'écrire et de dire le monde, mais également celles de lire et traduire
les grandes ceuvres.

Notre traduction (il serait plus juste d'écrire : «nos traductions », pour revenir au
pluriel comme signe de rupture avec l'histoire sacrée des vulgates) s'inscrit dans
cette longue histoire et au cceur méme de la mémoire plurielle de la Bible. Travail
collectif entre plusieurs exégetes et écrivains francophones, une cinquantaine, de
part et d'autre de I'Atlantique.

Elle entend d’abord répondre & cette nécessité : confronter les littératures de la
Bible aux littératures frangaises contemporaines. Les révolutions successives du
langage littéraire et poétique du Xxe siecle permettent de prendre en charge les
violences, les irrégularités, I'absence parfois d'une syntaxe formelle, la polyphonie




des textes anciens. D'échapper également aux lourdeurs convenues d'une langue
érudite et d'étre plus sensible aux jeux de langage. Rarement les traductions de la
Bible en francais ont tenu compte de la double dimension du texte original, écrit
pour étre lu mais aussi, et d'une maniére non moins décisive, pour étre entendu.
Cette dimension orale est souvent écrasée par une unité de ton et de style qui traduit
dans la méme langue, la méme écriture, la Genése, les Psaumes, un livre historique,
une lettre ou les Evangiles...

La responsabilité du traducteur est de répondre au texte source par un autre, a la
fois proche et nouveau. Ce travail réclame humilité et violence. Il t¢émoigne du souci
de l'autre et de I'étrangeté. Amender une ceuvre de ses difficultés, de ses surprises
pour faciliter sa lecture dans une autre langue, pour permettre le passage, n'aboutit
gu'a la défigurer. Les mots des langues bibliques ont été ouverts et rendus a leur
polyphonie culturelle.

Cette traduction est aussi née d’une conviction sur la littérature. La littérature n'est
ni un ornement ni un alibi. C'est une forme d’action sur la production de textes comme
elle I'est sur les personnes. C'est une force de contradiction, de déplacement et de
jeu. La Bible elle-méme ne se réduit pas a un «beau livre ». Elle n’est ni facile ni
toujours agréable a lire. Et cette résistance est peut-étre sa vraie dimension littéraire.
Ajoutons que, sans un tel travail de la littérature contemporaine, les ceuvres de nos
origines seraient condamnées au statut de lettres mortes réservées aux initiés,
savants ou pieux.

Frédéric Boyer

LES SOURCES

Les livres de I'Alliance ou Ancien Testament sont traduits d'apres le
(en abréviation : TM). Les «massoretes » sont ces experts juifs
qui, du VIe au Xe siecle de notre ére, ont cherché a fixer le texte consonantique
de la version hébraique en usage dans les communautés juives des premiers
siecles.

C'est ce texte qui est a l'origine des grandes traductions critiques de I'ere
moderne. Méme s'il n’est pas exempt d'obscurités et de difficultés, c'est lui que
nous suivons, réservant aux notes la mention de certaines variantes
significatives des versions anciennes (grecques, latines, syriaques,
éthiopiennes). Les traductions ont été réalisées sur la base des plus récentes
éditions critiques de I'Ancien Testament hébreu, araméen ou grec, selon les
livres, et du Nouveau Testament grec adoptés par la communauté scientifique :
la , la etle

LES TITRES DES LIVRES

Chaque livre de la Bible est présenté sous un double titre. Le premier a été
choisi d'un commun accord par les traducteurs de chacun des livres. Le second
reprend le titre le plus familier dans les éditions en langue francaise.

€X ! PREMIERS | GENESE
ET VOICI LES NOMS | EXODE
YHWH CONVOQUE | LEVITIQUE
DANS LE DESERT | NOMBRES




... du Ve siecle (?) au Ive siecle avant J. C. :
Texte(s) hébreu(x)

587 av. J. C. : Exil a Babylone

Texte(s) hébreu(x) et araméen(s)

333 av. J. C. : Alexandre le Grand A partir du I1e siécle avant J. C. :
e La Septante

traduction en grec de la Loi, des Prophétes et des Ecrits

Jésus de Nazareth, le Christ

Texte hébreu massorétique V(G’;t,ﬁﬁll(,ftslga

[ ]

IVes. La Vulgate
de saint Jérdbme en latin

|

Traductions francaises Bible dite du «XIIle siecle »
en francais d’lle-de-France

La «Bible anglo-normande »
(milieu du XIves.)

La Bible de Jean de Sy
(milieu du XIves.)

La Bible de Raoul de Presles
(fin du XIve s.)

Imprimerie
1455 : fin de I'impression
de la Bible de Gutenberg

Lefevre d’Etaples
La Bible d’Anvers 1530

| Catholiques

Protestants

La Bible
d’Olivétan Neuchatel 1535
La Bible & I’Epée

Genéve 1540

La Bible de Geneéve 1546

La Bible de Louvain
1550

La Bible de Robert Estienne
Genéve 1553

La Bible de Castellion
Bale 1555

La Bible de Geneve 1559
La Bible de Benoist
Paris 1566

La Bible des Docteurs
de Louvain Anvers 1578

La Bible des Pasteurs
et des professeurs de Genéve 1588




mots hébreux

MISHPAT
Nombre d'occurences dans le texte hébreu des Massorétes 424
Bible grecque des Septante (e s. av. J. C.)  krima, krisis, dikaiobma
Vulgate de saint Jérome (ve s. ap. J. C.)  judicium
Olivétan (édition de 1535)  jugement
Lemaitre de Sacy (fin xvie s.)  ordonnance, jugement, justice, modéle
Louis Segond (1910)  justice, loi, droit

Bible de Jérusalem (1955)  droit, jugement, coutume

Traduction cecuménique de la Bible (1975)  droit, jugement, coutume

Nouvelle Traduction  décision, jugement, droit, coutume, rite, régle, sentence, culture

Le mot dérive du verbe shafat, « juger, gouverner ». L’adjonction de la syllabe
mi au début du mot indique quelque chose de concret (un acte, un lieu, une
décision, un résultat) en rapport avec I'idée fondamentale de la racine. Mishpat
recouvre ainsi une grande variété de réalités : jugement qu’on exerce ou dont
on est I'objet, droit, proces, tribunal, litige, décision, sentence, décret, verdict,
norme, regle. Si le sens juridique est trés affirmé, il n’est cependant pas exclu-
sif : le verbe dont il dérive s’applique en effet a une multitude d’activités liées a
I'exercice du pouvoir et de l'autorité (bt 16,18; Jg 3,10; 1 R3,9; Rt 1,1). Le mot
mishpat correspond aussi a ce qu’on appelle aujourd’hui les «droits de la
personne» : droits de la veuve et de I'orphelin, du pauvre, de I'étranger (Lv
19,15; Jr 22,3; Am 5,24). Employé au pluriel, ce mot s’applique aux décrets judi-
ciaires, administratifs ou politiques, et, d'une fagon toute particuliere, aux
exigences divines entourant I'Alliance (Ex21,1; 24,3; Lv18,45.26; Dt4,1; 5,1; 6,1).

mots grecs

BAPTIZO
Nombre d'occurences dans les textes deutérocanoniques 2
Nombre d'occurences dans le Nouveau Testament 77
Vulgate de saint Jéréme (ve s. ap. J. C.)  baptizare
Olivétan (édition de 1535)  baptise
Lemaitre de Sacy (fin xvie s.)  baptiser, se laver
Louis Segond (1910)  baptiser, purifier

Bible de Jérusalem (1955)  baptiser

)
)
)
Traduction cecuménique de la Bible (1975)  baptiser

Nouvelle Traduction — immerger, plonger, pratiquer Iimmersion, baptiser

Le verbe bapté signifie «tremper». 1l a ce sens dans la Septante (Jos 3,15) et
dans la Nouvelle Alliance (Lc 16,24). Sa forme intensive, baptizo, signifie
«immerger, (se) plonger, couler, se noyer». La Septante ne l'utilise qu’a
quelques reprises : a propos de Naaman plongeant dans le Jourdain (2 R 5,14),
du bain - rituel — de Judith (udt 12,7), de la purification apreés le contact d’'un
mort [si31(34)2s]. A I'époque de la Nouvelle Alliance, le sens rituel du mot s’est
affermi : baptizO est aussi utilis¢ pour signifier I'admission des prosélytes
(femmes) dans le judaisme. Jean le baptiste a fait du baptisma le signe d’un
changement radical de vie. Jésus et ses principaux disciples ont accepté de se
plonger dans I'eau a I'appel de Jean, puis les premiers chrétiens ont adopté le
baptisma comme rite d’entrée dans leurs communautés (voir 1 co 12,13).

Au cours des ages, le mot baptizo et ses dérivés ont été plutdt translittérés que
traduits. Ici, en plus de mots traditionnels tels que «baptéme, baptiser» ou
«baptiste» («baptiseur »), sont utilisés des vocables qui cherchent a rendre le sens
original des termes : «plonger, immerger, pratiquer I'immersion, immersion ».




